
Межвузовский международный конгресс «Высшая школа: научные исследования»

102

DOI 10.34660/INF.2025.42.37.002

ЭПИСТЕМОЛОГИЧЕСКИЙ РАЗРЫВ В МАРКСИЗМЕ: 
РЕКОНСТРУКЦИЯ КОНЦЕПЦИИ Л. АЛЬТЮССЕРА

Амоненко Сергей Александрович
магистр философских наук, преподаватель
Белорусский государственный университет информатики 
и радиоэлектроники

Аннотация: Статья посвящена анализу концепции структурного марк-
сизма Луи Альтюссера и его интерпретации теоретического наследия Кар-
ла Маркса. Рассматривается критика Альтюссером герменевтических под-
ходов, опирающихся на поиск смысловой преемственности между ранними 
и зрелыми трудами Маркса, что приводит к методологическому смешению 
идеологических и научных элементов. Центральное внимание уделяется по-
нятию эпистемологического разрыва, которым Альтюссер обозначает ра-
дикальную трансформацию теоретической проблематики, произошедшую 
в работах Маркса около 1845 года. В статье раскрывается роль метода 
симптоматического чтения как инструмента выявления скрытых струк-
тур мысли, определяющих истоки и характер постановки марксовых вопро-
сов. Анализируются причины периодизации творчества Маркса и обоснова-
ние демаркации между идеологическим и научным этапами его философии. 
Показано, что альтюссерианское понимание марксизма предполагает от-
каз от гуманистических интерпретаций и переход к строгой научной тео-
рии, работающей с системами понятий и абстрактными объектами. Де-
лается вывод о том, что концепция Альтюссера предлагает оригинальную 
модель реконструкции марксистской философии, позволяющую установить 
её специфическую теоретическую автономию и содержание.

Ключевые слова: структурный марксизм; эпистемологический разрыв; 
проблематика; cимптоматическое чтение; марксистская теория.

Благодаря множеству перекрывающихся и сложных причин, из которых, 
как наиболее важные, могут быть названы дискредитация политики Сталина 
и версии ортодоксальной советской марксистской философии, в Европе в кон-
це 1950-х годов расцвели политические и философские альтернативные версии 
советского марксизма- ленинизма. К концу 50-х годов многие интеллектуалы, 

Философские науки



Философские науки

103

связанные с партией, стали задаваться вопросом о том, что составляет ядро 
философии Маркса, каковы ее сущностные цели и идеалы, и как можно ру-
ководствоваться этой философией в своих политических действиях.

Для многих из этих интеллектуалов ответ на этот вопрос стал означать воз-
вращение к ранним работам Маркса (те к текстам, написанным до 1845 года) 
в надежде найти «ключ» к пониманию его философии. В таких произведени-
ях, как «К критике гегелевской философии права» (1844) и «Экономические 
и философские рукописи» (1844), эти мыслители нашли и отстаивали новое 
понимание Маркса, которое явно было обязано гегелевскому диалектическому 
пониманию субъективности и исторического развития, ставившее в центр 
философского осмысления К. Маркса феномен человеческого отчуждения. 
Именно против этого проекта поиска истинного метода, цели и задач фило-
софии Маркса в его ранних работах, направленных на реализацию полной 
человеческой свободы и потенциалов посредством диалектических истори-
ческих изменений, выступает Альтюссер в своем эссе «О молодом Марксе» 
(1961) [1], в котором попытался показать, что подобный метод рассмотрения 
ранних работ К. Маркса, как на ключ к его философии, является методологи-
чески подозрительным и идеологически нагруженным.

Подходя критически ко всем сложившимся интерпретационным схемам 
в отношении марксизма, Альтюссер подчеркивает, что внесение ясности 
в область генезиса и статуса марксисткой теории является проблемой пер-
воочередной необходимости. Альтюссер так формулирует ряд ключевых для 
марксизма вопросов: «Какова ситуация, сложившаяся в марксистской фило-
софии? Имеет ли она право на существование в качестве теории? И если она 
существует по праву, то как определить ее специфику?» [2, с. 48].

Таким образом, вопрос о специфическом отличии марксистской филосо-
фии становится первым вопросом, на который, согласно Альтюссеру, должна 
ответить любая теория, претендующая на адекватную реконструкцию, а ин-
терпретацию философии Маркса. В тоже время этот вопрос принимает форму 
вопроса о том, существует ли в интеллектуальном развитии К. Маркса момент, 
который мы могли бы определить, как момент появления этой специфики, 
и если он существует, то где мы можем его зафиксировать. Иными словами, 
вопрос о нередуцируемой специфике марксистской теории приобретает как 
минимум два измерения: теоретическое, отвечающее на вопрос о существо-
вании такого разрыва, и историческое, определяющее место этого разрыва.

Однако Альтюссер настаивает на неочевидности подобного разрыва, и на не-
возможности его неподготовленного схватывания в текстах К. Маркса. Для 
того чтобы идентифицировать подобный теоретический сдвиг, необходимо 
проделать немалую предварительную критическую работу, заключающую-
ся в идентификации понятий, использованных Марксом и их отношением 



Межвузовский международный конгресс «Высшая школа: научные исследования»

104

с функционированием этих понятий в немарксистских философских концепци-
ях, в первую очередь в системе идеализма Г. Гегеля и антропологизма Л. Фейер-
баха. Подобная теоретико- критическая работа, согласно французскому филосо-
фу, является предварительным, но в тоже время необходимым условием всякой 
интерпретации. Альтюссер делает вывод, что подобная операция «сама по себе 
предполагает использование минимума марксистских теоретических понятий, 
касающихся природы теоретических формаций и их истории; что предвари-
тельным условием прочтения Маркса является, таким образом, марксистская 
теория дифференциальной природы теоретических формаций и их истории, т. е. 
теория эпистемологической истории, которая есть сама марксистская филосо-
фия; что эта операция образует собой неизбежный круг, в котором применение 
марксистской философии к Марксу оказывается абсолютным предварительным 
условием понимания Маркса и в то же время условием самого конституирования 
и развития марксистской философии» [2, с. 57].

Интерпретация всей сложности и многоуровневости марксисткой теории 
исходя из прочтения ранних работ Маркса, в которых еще не проявляется 
подлинная специфика марксисткой теории в отличии от гегельянства или 
фейербахианства, согласно Альтюссеру, покоится на фундаментальных герме-
невтических ошибках. Данная интерпретация строится на признании гипотезы 
о том, что в каждом из элементов идеологического образования, в данном 
случае отдельной философской концепции, можно найти хоть и в начальном 
виде, всю полноту смысла этой идеологической формации. Л. Альтюссер 
называет такую герменевтическую стратегию теорией источников или те-
орией предвосхищений, и утверждает, что подобная теория основывается, 
как минимум, на трех теоретических предпосылках, которые всегда неявно 
присутствуют и действуют в ней.

1) Первая такая предпосылка является аналитической. Она предполагает, 
что всякую теоретическую систему, всякую конституированную мысль можно 
редуцировать к ее элементам; это условие позволяет мыслить тот или иной 
элемент системы изолированно и сопоставлять его с другим, подобным эле-
ментом, принадлежащим другой системе

2) Вторая предпосылка является телеологической: она бессознательно 
включена в процесс понимания, и с высот истории выносит приговор ис-
следуемым идеям, ранжируя их по своему усмотрению и идеологической 
ангажированности.

3) Третья предпосылка, позволяет рассматривать историю идей и теорий 
как свою собственную стихию и предполагает, что в ней не происходит ни-
чего, что не отсылало бы к самой истории идей, то есть представляет мир 
производства теоретического знания, как исключенный из мира наличного 
для автора общественного производства.



Философские науки

105

Выводом из данных предпосылок, для Альтюссера, может выступать лишь 
методологический эклектизм, выражающийся как в произвольном обращении 
с терминами и «выдергиваниями» их из контекста мысли, так и в порожде-
нии теоретической путаницы, связанной с редукцией теории к ее элементам. 
Так, например, интерпретация текстов молодого Маркса, в данной герме-
невтической схеме, требует редуцировать его мысль к ее элементам, обычно 
объединяемым в две группы: элементы материалистические и элементы идеа-
листические. Хотя такое разложение на элементы, отделенные от внутреннего 
контекста выражаемой мысли и мыслимые изолированно, как самостоятельные 
значимые сущности, возможно лишь при условии ориентированного, т. е. 
телеологического прочтения этих текстов. Альтюссер обвиняет подобную 
методологию в гегельянстве, в котором любой объект познания выступает 
«как ретроспективная абстракция результата, который и следует объяснить, 
т. е. гегелевское в-себе, помысленное исходя из его цели как его собственного 
истока» [1, с. 92].

В противовес этим герменевтическим предпосылкам, в своей концепции 
структурного марксизма Альтюссер предлагает радикально отличающиеся 
принципы герменевтического понимания.

1. Каждая теория рассматривается как реальное целое, объединенное в ко-
нечном счете своей собственной проблематикой. В данном структурном целом 
невозможно извлечь ни одного элемента, не изменяя смысла этого целого.

2. Смысл этого целого, идеологии или индивидуальной мысли, зависит 
не от его отношения к отличной от него истине, но от его отношения к суще-
ствующему идеологическому полю, а также к социальным проблемам и к со-
циальной структуре, которые служат его основой и отражаются в нем. Таким 
образом, смысл развития единичной идеологии зависит не от отношения этого 
развития к его истоку или к его завершению, рассматриваемых как его истина, 
но от того отношения, которое существует в этом развитии между мутациями 
этой единичной идеологии и мутациями идеологического поля и социальных 
проблем и отношений, которые служат его основой.

3. Движущий принцип развития теории находится не в пределах ее самой, 
но вне ее, в ее авторе как конкретном индивиде и в действительной истории, 
которая отражается в этом развитии согласно сложным отношениям, связы-
вающим индивида с историей.

Альтюссер настаивает, что эти принципы, в противоположность прин-
ципам, рассмотренным ранее, являются не идеологическими принципами, 
но принципами научным, так как они «не истина процесса, подлежащего изу-
чению. Они —  не истина чего-то иного (vérité de), они —  истина для… {vérité 
pour), они истинны, как условие легитимной постановки проблемы, а, следо-
вательно, посредством этой проблемы, и как условие производства истинного 



Межвузовский международный конгресс «Высшая школа: научные исследования»

106

решения» [1, с. 93]. Эти принципы позволяют марксисткой теории понять, как 
свой собственный генезис, так и любой иной исторический процесс.

Основанный на этих принципах метод Альтюссер обозначает как метод 
симптоматического чтения. Метод выявляет подлинные теоретические поло-
жения, которые текст имплицитно содержит. Смысл симптоматического чте-
ния —  сконструировать проблематику текста, лежащую в его основе структуру, 
пространство, в котором невысказанное имеет определённое значение. Текст 
имеет внутри скрытое содержание, которое можно заметить в возможных 
нестыковках, противоречиях и повторениях. Для Альтюссера такие области 
текста Маркса являются «симптомами» в психоаналитическом смысле этого 
слова, то есть необходимой, но не артикулированной философской основой, 
которая подталкивает и позволяет проводить Марксу его научные исследова-
ния. С точки зрения Альтюссера, когда автор пишет текст, он не догадывает-
ся, что высказывает в нем больше, чем того желал, а задача интерпретатора 
сводится, таким образом, к тому, чтобы обнаружить и проанализировать это 
неосознаваемое, содержащееся в языке.

Используя данную герменевтическую теорию, Альтюссер заново пере 
прочитывает работы Маркса, в поисках уникальной специфики марксист-
кой теории. Теоретическими инструментами в этой работе интерпретации 
выступают два важнейших для концепции структурного марксизма понятия: 
«эпистемологический разрыв» и «проблематика»

Методологическое изучение текстов К. Маркса и его философских пред-
шественников (Фихте, Канта, Гегеля, и Фейербаха), под влиянием идей кото-
рых он находился на разных этапах жизни, позволяет Альтюссеру добиться 
важного результата —  по-новому периодизировать и классифицировать его 
труды, распределяя по следующим группам:

1) ранние работы, все тексты К. Маркса от его докторской диссертации 
и до «Рукописей 1844 г.» и «Святого семейства»;

2) работы переломного периода, включающие в себя «Тезисы о Фейербахе» 
и «Немецкую идеологию»;

3) работы периода созревания, включающие в себя все труды К. Маркса 
по период 1845–1857 годов;

4) работы периода зрелости —  все труды после 1857 года.
В итоге мы получаем ключ к прочтению текстов К. Маркса, в котором 

Альтюссер проводит различия между периодами разнообразных интеллек-
туальных влияний и воздействий других авторов на его творчество. Данная 
периодизация помогает Альтюссеру решить две основные задачи: во-первых, 
провести демаркационную линию между марксистской теорией и различ-
ными формами философского субъективизма, которые ее компрометируют 
и ей угрожают: прагматизм, волюнтаризм, историцизм и т. д. Эта демаркация 



Философские науки

107

происходит между К. Марксом и Г. Гегелем, и К. Марксом и Л. Фейербахом. 
И во-вторых, провести демаркационную линию между ранними работами 
Маркса и зрелыми, между «идеологическим» периодом, интоксицированным 
философскими мистификациями гегелевской мысли, и периодом «научным».

Для обозначение радикального теоретического разрыва, произошедшего 
в творческой эволюции К. Маркса, Л. Альтюссер использует понятие «эпистемо-
логического разрыва» (первоначально разработанное в философии Г. Башляра), 
позволяющее «помыслить мутацию теоретической проблематики, совпадающую 
по времени с обоснованием той или иной научной дисциплины» [2, с. 49].

Ранний Маркс, согласно Альтюссеру, не просто наследовал классической 
политической экономии, гегелевскому идеализму или фейербаховскому гума-
низму. Все философские заслуги, традиционно приписывающиеся К. Марксу, 
как: отделение метода Г. Гегеля от его системы, применение этого метода 
в истории, распространение материализма Л. Фейербаха на область истории, 
применение теории отчуждения к миру общественных отношений и т. д., для 
Л. Альтюссера не имеют ничего общего с марксизмом. Все размышления 
раннего К. Маркса, из которых выводятся эти заслуги, пронизаны филосо-
фией Г. Гегеля и Л. Фейербаха, и в этом плане остаются заложниками этих 
теоретических построений. Зафиксировать разрыв между теорией К. Маркса 
и другими философскими подходами, по Л. Альтюссеру, невозможно ни путей 
анализа одной лишь терминологической трансформации, ни путем интерпрета-
ции основных «идей», заложенных в той или иной концепции. Единственным 
возможным путем является анализ целостной проблематики текстов зрелого 
К. Маркса, в сравнении с проблематикой текстов Г. Гегеля, Л. Фейербаха и са-
мого К. Маркса раннего периода.

Понятие проблематики здесь выходит на первый план, под этим термином 
понимается конститутивное единство действительных мыслей, которые обра-
зуют эту область существующего идеологического (что означает теоретиче-
ского) поля, с которым объясняется тот или иной автор в своей собственной 
мысли. Использование понятия проблематики, делает возможным выявление 
систематической типической структуры, объединяющей все элементы мысли, 
а значит, открывать в этом единстве определенное содержание, позволяющее 
постигать смысл элементов рассматриваемой теории, и одновременно соотно-
сить эту теорию с проблемами, которые завещало мыслителю или поставило 
перед ним историческое время, в котором он живет. Специфичность понятия 
проблематики от «субъективистских понятий идеалистической интерпретации 
развития идеологий» [1, с. 99], Альтюссер видит в том, что оно позволяет 
выявить внутри той или иной мысли внутреннюю объективную структуру, 
систему вопросов, определяющих собой ответы, которые дает та или иная 
теория. Для того, чтобы понять смысл ответов и гипотез, выдвигаемых той 



Межвузовский международный конгресс «Высшая школа: научные исследования»

108

или иной теорией, прежде всего необходимо поставить вопрос о природе ее 
собственных вопросах, о их истоках и генезисе. Но эта проблематика в себе 
самой есть ответ, —  не на ее собственные вопросы (проблемы), но на объек-
тивные проблемы, поставленные перед идеологией ее временем.

Исходя из этого понимания проблематики, Альтюссер анализирует ранние 
работы К. Маркса, и констатирует, что в этих работах присутствует целый ряд 
фейербахианских тем (переворачивание субъекта и атрибута; критика спеку-
лятивной философии; теория родового человека и другие), но также и такие 
аналитические исследования, которые невозможно отыскать у Л. Фейербаха 
(связь между политикой, государством и частной собственностью; реальность 
общественных классов и т. д.). В связи с этим возникает вопрос, является ли 
присутствие аналитических исследований и объектов, отсутствующих в фило-
софии Л. Фейербаха для того, чтобы обосновать разделение на фейербахиан-
ские и собственно марксистские элементы, в работах этого раннего периода. 
С точки зрения структурного марксизма, не сам объект рефлексии, может отве-
тить на это вопрос, но лишь модальность, действительное отношение рефлек-
сии к ее объектам, т. е. ее фундаментальная проблематика, исходя из которой 
мыслятся объекты этой мысли. Отталкиваясь из этих предпосылок, Альтюссер 
заново перестраивает свой вопрос «можно ли сказать, что рефлексия Маркса 
… направленная на эти новые объекты, общественные классы, связь между 
государством и частной собственностью и т. д., привела к падению теорети-
ческих предпосылок Фейербаха и редуцировала их до простых фраз? Или же 
эти новые объекты мыслятся исходя из тех же предпосылок!» [1, с. 101].

Ответ Альтюссера заключается в том, что структура, проблемы, и смысл 
проблем ранних работ К. Маркса продолжают определяться той же самой 
проблематикой, которая определяла философское мышление Л. Фейербаха. 
Терминология К. Маркса в 1842–1844 годах является фейербахианской, он 
использует такие категории философского антропологизма как отчуждение, 
родовой человек, целостный человек и т. д. Но даже не это имеет решающее 
значение с точки зрения теории эпистемологического разрыва и проблемати-
ки. Ведь действительно, заимствование изолированного от своего контекста 
понятия, вовсе не всегда обязывает заимствующего по отношению к тому кон-
тексту, из которого оно извлечено. Однако, совсем другое дело заимствования 
совокупности понятий, связанных друг с другом систематическим образом, 
вместе с терминами в этом случае заимствуются не только теоретические от-
веты на какие-либо вопросы, но сам способ постановки вопросов и критерии 
того, что необходимо считать «вопросами» и «проблемами». Таким образом, 
подобное заимствование терминов, является включением своей теоретической 
работы в среду фундаментальной проблематики контекста этих терминов, оно 
уже обязывает пользующегося этими терминами автора.



Философские науки

109

Альтюссер делает вывод, если мы считаем доказанным, что К. Маркс 
усвоил и работал в рамках фундаментальной проблематики Л. Фейербаха 
(а если быть точнее, Г. Гегеля, т. к. по мнению Альтюссера, критический ана-
лиз гегелевской философии, проведенный Л. Фейербахом являл собой лишь 
обратную сторону гегелевской мысли, и поэтому так и не смог преодолеть 
проблематику учреждённую великим немецким философом), то его разрыв 
с этой проблематикой, знаменитая цитата К. Маркса о «сведении счетов с на-
шей прежней философской совестью» [3, с. 21], предполагает принятие новой 
проблематики, которая, разумеется, может включать в себя определенное число 
понятий проблематики прежней, но в таком целом, которое придает им ради-
кально новое значение. Так, негативно доказав, наличие эпистемологического 
разрыва, связанного с коренным изменением проблематики, Л. Альтюссер 
приходит к дескрипции новой проблематики и, соответственно, специфической 
марксисткой теории в работах переломного периода К. Маркса.

Анализ работ Л. Альтюссера показывает, что его интерпретация марксизма 
строится на радикальном пересмотре традиционных подходов к чтению тек-
стов К. Маркса. Центральным моментом выступает идея эпистемологического 
разрыва, произошедшего в 1845 году и отделившего ранний, идеологический 
период Маркса от зрелой научной теории. Опираясь на метод симптоматиче-
ского чтения, Альтюссер выявляет скрытую проблематику, определяющую 
логику марксистского исследования, и доказывает, что именно переход к новой 
теоретической структуре делает возможным формирование исторического 
и диалектического материализма. В результате марксизм предстает как авто-
номная научная дисциплина, способная анализировать как свою собственную 
историю, так и механизмы функционирования любых теоретических форма-
ций. Такое прочтение подчеркивает независимость марксистской философии 
от гегелевских и фейербахианских предпосылок и утверждает её как систему, 
ориентированную на анализ структур, а не на гуманистические или эмпири-
ческие трактовки общественного процесса.

Список использованных источников

1. Альтюссер, Л. О молодом Марксе / Л. Альтюссер // За Маркса —  М.: 
Праксис, 2006. —  С. 76–128.

2. Альтюссер, Л. Предисловие. Сегодня / Л. Альтюссер // За Маркса —  М.: 
Праксис, 2006. —  С. 32–64.

3. Маркс, К. Капитал. Послесловие ко 2-му изданию / К. Маркс // 
Маркс К. и Энгельс Ф. Соч., т. 23. М.: Издательство политической 
литературы. —  1969. —  С. 21–22.


